Kantaten fur den Siebzehnten Sonntag nach Trinitatis

Allhelgonakyrkan, Lund

Es war wirklich schwer, die herrliche Musik der vergangenen Woche —
vier wunderbare Kantaten (BWV 161, 27, 8 und 95), die alle Schmerz
und Trost zum Inhalt hatten, aus dem Kopf zu bekommen und
fortzufahren. Wenn die drei Kantaten fur diesen Sonntag zunachst nicht
von allererster Gute zu sein schienen, so enthielt doch jede wenigstens
einen Satz, der auf Anhieb beeindruckte. In der vermutlich frUhesten,
BWYV 148 Bringet dem Herrn Ehre seines Namens, war es der erste
Chor, der mit einem ungewohnlich langen, fanfareartigen Ritornell fur
Solotrompete und Streicher beginnt (dazu einer stillschweigend
vorausgesetzten Verdopplung durch die drei Oboen, die spater in der
Kantate eine markante Rolle spielen werden). Dieses Ritornell wird die
Startrampe fur den Chor, der mit einer mitreillenden homophonen
Darbietung des Psalmverses ,Bringet dem Herrn Ehre seines Namens,
betet an den Herrn im heil'gen Schmuck’ einsetzt.

Dann fangt der Spal3 an. Durch die Wiederholung der ersten drei
Takte des Chors — nach zehn dazwischen geschobenen Takten nur fur
Orchester — verschleiert Bach, dass die erste seiner Fugen schon
unterwegs ist! Erst wenn sich die beiden Oberstimmen von den Ubrigen
l6sen, dammert uns, dass er vorhat, zwei Fugenexpositionen
nacheinander zu liefern, eine fur jeden Halbsatz des Psalmverses, und
beide erwachsen aus dem instrumentalen Material, beide erweitern sich
aus den vier Gesangslinien auf funf Stimmen, hoch Uber ihnen erganzt
durch ein unabhangiges Clarino. Das ist eine aufwihlende
Angelegenheit, und wenn Bach seinen Chor Uber die Reprise der
orchestralen Sinfonia setzt, scheint sich ein imposanter Schluss
anzubahnen — endet dann jedoch abrupt, zwei Takte friher, als man
erwarten wurde. Vielleicht hatte Anna Magdalena aus der Kiiche

gerufen, das Mittagessen stehe auf dem Tisch und die Suppe werde



kalt.

Der erste Teil des Tagesevangeliums (Lukas 14,1-11) befasst
sich mit der Frage, ob es recht sei, am Sabbat zu heilen, doch hier liegt
die Betonung auf der Notwendigkeit, die Unverletzlichkeit des Feiertags
zu achten — fur einen Kirchenmusiker immer eine recht knifflige Sache,
denn dieser ist fur ihn der arbeitsreichste Tag der Woche, und ein Tag,
den Bach in der Tenor-Arie (Nr. 2) geschickt prasentiert, indem er nicht
nur die Vorteile des sonntaglichen Gottesdienstbesuchs herausposaunt,
bei dem man Gelegenheit habe, ,die Lehren des Lebens zu horen’,
sondern wo auch ,frohes Getone zum Lobe des Hochsten’ zu
vernehmen sei. Zu seiner Zeit gingen schatzungsweise 9.000
Einwohner Leipzigs (von insgesamt unter 30.000) jeden
Sonntagmorgen zur Kirche. Bach schildert das frohliche Eilen in das
,heilige Haus’ in der Weise, wie die Violine von Anfang bis Ende ohne
grol3en Aufenthalt in Bewegung gehalten wird, aber man fragt sich,
warum er nicht auch seine eigene sonntagliche Hetze durch die Stadt
anklingen lasst, von St. Thomas zu St. Nikolai und zuruck (beide mit
2.500 Platzen).

Sehr viel schmerzlicher wirkt, wie er in dem Accompagnato fur Alt
und Streicher (Nr. 3) und in der langgehaltenen Note, die kurz vor der
pastoralen Arie fur Alt (Nr. 4) auf sein ,Ruhebette’ verweist, die
flehentliche Bitte um Ruhe auf sich zu beziehen scheint. Mit ihren drei
begleitenden Oboen (zwei d’amore, eine da caccia) ist diese Arie ein
ungewohnliches Stuck, nicht zuletzt in der Weise, wie das Continuo (wir
entschieden uns fur Fagott und Orgel) haufig verstummt, wenn die
Altstimme einsetzt — vielleicht ein Symbol fur die Sehnsucht der Seele,
der Anziehungskraft der Erde (deren formgetreues Symbol die Basslinie
ist) zu entkommen. Im B-Teil werden die Konturen der Gesangslinie
durch kleine Pausen oder Seufzer und gelegentliche Anspielungen auf
jene von der Kirche sanktionierte Erotik aufgebrochen, der wir schon in

anderen Dialogen Bachs zwischen der Seele als Braut und Jesus als



Brautigam begegnet sind. Diese Sehnsucht nach der Vereinigung mit
Gott kommt auch in dem Tenor-Rezitativ zum Ausdruck, zehn kurzen,
doch beredten Takten, in denen Bach fur diese Kantate die Richtung
der Modulation andert und, als Echo auf die Anrufung des Heiligen
Geistes, die Abwartsbewegung, von D uber h-moll nach G, nun
aufwarts, von e-moll nach fis-moll, verlaufen Iasst.

Der abschlieRende Choral ist uns leider ohne Text Uberliefert.
Von Bach-Forschern wurden verschiedene Losungen vorgeschlagen,
doch da die Melodie Bezuge zu dem bekannten Choral ,Auf meinen
lieben Gott’ aufweist, haben wir beschlossen, uns auf die erste Strophe
zu beschranken, in der, passend zum Thema, der Glaubige die
Unterwerfung unter Gottes Willen gelobt. Selbst Alfred Durr, der mit
seiner kritischen Neuausgabe der Werke Bachs und revidierten
Chronologie der Kantaten eine einzigartige Leistung vollbracht hat,
konnte nicht entscheiden, ob dieses Werk zu Bachs erstem Leipziger
Zyklus gehort und am 19. September 1723 oder erst zwei Jahre spater,
nach der Veroffentlichung von Picanders Libretto, uraufgefuhrt wurde.

Solche Bedenken gibt es nicht bei BWV 114 Ach, lieben
Christen, seid getrost, einer Choralkantate aus Bachs zweitem
Leipziger Jahrgang, die am 1. Oktober 1724 uraufgefuhrt wurde. Was
an der einleitenden Choralfantasie, einem Satz im 6/4-Takt, g-moll und
mit der Tempovorzeichnung vivace, sofort auffallt, ist die bewegende
Choralmelodie von Justus Jonas in ihrer Mitte, die Bach auf
unvergessliche Weise bereits in BWV 178 Wo Gott der Herr nicht bei
uns hélt verwendet hatte, hier jedoch ganz anders verarbeitet. Dort (in
a-moll) war sie kampflustig und beinhaltete eine prachtvolle
Schimpftirade gegen Heuchler und falsche Propheten; hier ist sie sehr
viel nuancierter. Bach greift den Stimmungskontrast der ersten Strophe
von Johannes Gigas’ Choral auf (1561), der die gesamte Kantate
kennzeichnet: zwei Zeilen, die Trost sprechen — ,seid getrost’ — und

denen funf weitere folgen, in denen klargestellt wird: ,Die Straf wir wohl



verdienet han, solch’s muss bekennen jedermann’. Dieser deutliche
Gegensatz ist schon zu horen, bevor Uberhaupt ein Wort gesungen
wird. Bach prasentiert zwei Themen gleichzeitig, das eine nachdrucklich
und mahnend, abgeleitet aus der Choralmelodie und fur die beiden
Oboen und ersten Violinen bestimmt, das andere eine muntere
Angelegenheit, auf einer figura corta (vwv—vv—vv—vv-) basierend und
zunachst von den zweiten Violinen und dem Contiunuo gespielt. Diesen
beiden Themen fugt Bach dann eine Kette wiederholter Achtel fur die
erste Oboe und die ersten Violinen hinzu, zuerst staccato und mit
Trillern auf der Hauptzahlzeit, doch bald verandert, in den hohen
Streichern, zu pulsierenden, unter dem Bogen vibrierenden Achteln
(weh-weh-weh-weh-weh), ein Kunstgriff, der auf Anhieb das zitternde
Unbehagen erkennen lasst, das der Glaubige angesichts der helfenden
Hand empfindet, die Gott ihm reicht (mittels der figura corta). Sobald der
Chor eingesetzt hat, stimmen die Sopranstimmen, vom Zinken
verdoppelt, die Jonas-Melodie an, wahrend die drei tiefen Stimmen
einen regeren und wechselvollen Austausch beginnen, indem sie die
Linien zunachst durch eine machtige homophone Deklamation
untergliedern, dann einander kontrapunktisch imitieren und mit ihren
stets einfallsreichen Kommentaren die Aufmerksamkeit des Horers auf
sich ziehen, vor allem dann, wenn sie in die Kadenzen hineinpreschen.
Der Gegensatz zwischen Verzagtheit und Trost bleibt auch im
zweiten Satz fur Tenor, obligate Flote und Continuo bestehen. Er gehort
zu jener Reihe trostloser, doch hypnotisch wirkender Arien, in denen
uns Bach auf pragnante und seine unnachahmliche Weise die
heimgesuchte Seele schildert. Die zu erwartende Kargheit des Satzes
ist gegen die betont gestischen Rhythmen einer franzésischen
Ouverture im 3/4-Takt uber langsamen, klopfenden D gesetzt, die auf
den ersten beiden Zahlzeiten der ersten funf Takte pianissimo zu
spielen sind und sich dann als Appoggiaturen herauslosen. Bach

steigert die Spannung durch knirschende Dissonanzen und



hemiolaartige Phrasierungen. Das Stuck schafft sich seine eigene
Atmosphare qualerischen Trubsinns. Eine umgekehrt punktierte oder
Jombardische’ Figur der Flote, der das Continuo dicht auf den Fersen
folgt — staccato gespielte Achtel und eine aufsteigende Kette von
Akkorden in erster und zweiter Umkehrung — ist der einzige, wortlos
optimistische Hoffnungsschimmer in dieser winterlichen Landschaft, der
sich Bach allerdings so tief ins Gedachtnis gegraben haben muss, dass
er ihn Jahre spater in seinem Orgelchoral ,Vater unser im Himmelreich’
(BWV 682) zitiert. Das Fragezeichen am Ende der wiederkehrenden
Anfangszeilen — ,Wo wird in diesem Jammertale / vor meinen Geist die
Zuflucht sein? — bedeutet, dass unser untrdstlicher Tenorpilger nie die
Tonika erreichen wird. Nach diesen Variationen der Seelenpein, die den
gesamten A-Teil fullen, ist eine Veranderung von Stimmung und
Metrum Uberfallig, aber ich kann mir nicht vorstellen, dass es irgendein
anderer Komponist als Bach fertiggebracht hatte, an dieser Stelle zum
Vivace einer Gigue im 12/8-Takt uberzuwechseln, wie willkommen
dieses auch sein mag in einem B-Teil, wo der Text in niedergedruckter
Stimmung verharrt (,sonst weil} ich weder aus noch ein’). Der Weg aus
dem Sumpf der Verzweiflung scheint sicher, aber da dies eine Da-capo-
Arie ist, kann die Entspannung nur eine Verschnaufpause bedeuten.
Ein weiterer herausragender Satz ist die Choralstrophe (Nr. 4), an
deren Anfang das Bild des Saens steht (,kein Frucht das
Weizenkornlein bringt, / es fall denn in die Erden’). Die ganze
Begleitung besteht nur aus einer zehnnotigen Figur, die durch zwei
Achtelpausen aufgeteilt und einem unisono gefuhrten Continuo
zugewiesen ist. Wir verstanden darunter einfach die beiden Cembali,
und es klang sehr eindrucksvoll und als glaubwurdige Metapher fur die
schnelle Drehung des Handgelenks, die der Samann bei seiner
Tatigkeit vollfuhrt. Darauf folgt eine Arie fur Alt mit Oboe solo und
Streichern, deren Thema ahnlich ist wie in den vier Meditationen der

vergangenen Woche uber den Tod, doch deutlich anders in der



Stimmung und Verarbeitung: Wir mussen unsere Angst vor dem Tod
uberwinden, indem wir ihn als eine Quelle der Freiheit sehen, die uns,
wie Simeon, ,in Frieden fahren’ Iasst. Bach schildert den nahenden Tod
(,es muss ja so einmal gestorben sein’) in einer aufsteigenden
chromatischen Sequenz, bei der sich die Altstimme im Sextabstand zur
Oboe Uber pulsierenden Orgelpunkten auf F im Continuo bewegt. Er
wiederholt diese dann in den Streichern, die durch eine Brahms’sche
Folge aus dusteren, getragenen kontrapunktischen Linien bereichert
werden, wahrend die Oboe in klagenden Septakkorden absteigt. Die
Wirkung ist gespenstisch und niederdruckend — und im Gegensatz zu
jenem bezaubernden Glockengelaut der vergangenen Woche (s. Vol. 8)
nicht im Geringsten trostlich.

Die in sich stimmigste und schonste dieser Kantaten ist BWV 47
Wer sich selbst erhohet, der soll erniedriget werden, und dies
ungeachtet der Tatsache, dass ihre drei Mittelsatze auf einem
belanglosen Text aus einer Sammlung von Johann Friedrich Helbig
stammen, der Regierungssekretar am Eisenacher Hof war. Die Reime
sind manchmal so holprig, dass es kein Wunder ist, wenn Bach Texte
von Helbig (im Gegensatz zu Telemann) nur einmal vertont hat. Das
Werk wurde am 13. Oktober 1726 aufgefuhrt. Es beginnt mit einem Zitat
aus dem Lukas-Evangelium, dem Spruch im zweiten Teil des
Evangelientextes, mit der Jesus seine Predigt Uber den Stolz
beschliel3t: ,Denn wer sich selbst erhoht, der wird erniedrigt; und wer
sich selbst erniedrigt, der wird erhoht’. Whittaker ist der Auffassung,
Bach habe wenige Chore geschrieben, die so ,machtig und
monumental’ wie dieser Anfangssatz seien, und man wird ihn kaum
widerlegen konnen. Er beginnt als beschleunigte und eine Quinte nach
oben transponierte Variante des Orgelpraludiums in c-moll (BWV 546)
und einem kurzen antiphonischen Austausch zwischen den Streichern
und dem Oboenpaar, aber erst in Takt 186, wenn diese Variante mit

Blockharmonien vom Chor vorgetragen wird, begreift man, wie sehr ihre



ursprungliche Form die naturlichen Akzente des Spruchs berucksichtigt
und dass ihre Fortsetzung (durch die Oboen bei Takt 12) das Zentrum
eines Fugenthemas ist, das aufsteigt, um die aufgeblasene Brust
dessen zu fullen, der ,sich selbst erhoht’, und spater wieder absteigt,
wenn er seine wohlverdiente Strafe erhalt. Der zweite Halbsatz (der sich
mit dem Demutigen befasst) fungiert als Gegenthema und schlief3t mit
einer eigenen sanft aufsteigenden Phrase (,wird erhoht’). Eindrucksvolle
Episoden sind hier vorhanden, Umkehrungen der stimmlichen Einsatze
in den doppelten Expositionen, homophone ,Resumees’ und eine
abschlieRende Ruckkehr zu dem ausgefeilten Eingangsritornell mit
zusatzlichem Chor, der noch einmal den gesamten Text wiederholt. Das
mag nicht die attraktivste oder eine leicht zugangliche der Choralfugen
sein, mit der Bach seine Kantaten eroffnet, doch sie gewinnt, je
vertrauter man mit ihr wird, und bei der Wiederholung im zweiten
Konzert hatte sie ihre betrachtliche Macht auf alle Mitwirkenden und, so
hatten wir den Eindruck, auch auf die Zuhorer ausgedehnt.

Der zweite Satz ist eine Da-capo-Arie fur Sopran in d-moll mit
Orgel oder, bei einer spateren Wiederaufnahme, obligater Violine, und
letztere Version war es, mit ihrer aul3erst kontrastreichen poetischen
Lyrik im ersten und Bravour im zweiten Teil, die wir aufzufuhren
beschlossen. Das Thema ist ein einfacher Gegensatz zwischen
christlicher Demut und teuflischem Hochmut. Es ist nicht sicher, ob
Bach diese Arie bei der ersten Auffuhrung des Werkes 1726
einbezogen hatte. Vielleicht hatte er es versucht und dann im
allerletzten Augenblick verzichtet, weil die Interpreten den hohen
Anspruchen nicht gewachsen waren. Das mag auch eine Erklarung
dafur sein, warum die folgenden Satze offensichtlich das gleiche
Material verwenden. In der Tat konnte man diese Arie weglassen, und
die narrative Entwicklung der Kantate bliebe trotzdem unangetastet.
Doch welch ein Verlust ware das! Der Violine ist im ersten Abschnitt

eine vibrierende, wie ein Papierdrachen schwebende Figur zugewiesen,



die zunachst rein dekorativ zu sein scheint, doch bei naherer
Bekanntschaft die schwer zu fassenden Attribute der Demut erlangt, der
sich Christen befleiRigen sollen. Im B-Teil lasst Bach dann in den
Staccato-Doppelgriffen der Violine die ,Hoffart’ und den ,Stolz’ des
Teufels anklingen. Mit diesen ruden, widerborstigen gebrochenen
Akkorden (v — —) scheinen wir uns plotzlich in der Nahe der
Violinkonzerte Bartoks oder Chatschaturjans zu befinden. Unterdessen
sitzt der Sopran in einem wutenden imitierenden Austausch mit der
Basslinie gefangen (,Gott pflegt alle die zu hassen / die den Stolz nicht
fahren lassen’).

Es ist eine lebendige und theatralische Schilderung der
schlimmsten der Todsunden, und sie bietet die Garantie dafur, so
mochte man meinen, dass der selbstgefallige Horer von seinem Stuhl
hochschreckt. Die Arie ist in ihrer Da-capo-Form aulderst sinnreich
angelegt — der lange A-Teil legt dar, warum Demut so unabdingbar
notig sei, wahrend die Schimpfkanonade des B-Teils das Laster des
Hochmuts brandmarkt. Dann folgt zielstrebig die Ruckkehr zum A-Teil,
dessen Thema der ,Demut’ auf all die selbstverleugnerischen
Eigenschaften verweist, die einen guten Kammermusiker kennzeichnen.
Die abschlieRende Endausscheidung gibt die eloquenteste Schilderung
der Demut, die man sich vorstellen kann — Harmonie und Figuration in
schopferischer Symbiose. Wie sollte ein Prediger damit konkurrieren
konnen?

Nun ja, er — besser gesagt Bach in seinem Namen — versucht es,
behindert nicht durch die Uberwaltigende Eloquenz der vorherigen
Nummer, sondern durch die Banalitat eines Textes, der mit den Worten
beginnt: ,Der Mensch ist Kot, Stank, Asch und Erde’. Gleichwohl ist
dieses stimmgewaltige Accompagnato fur Bass eines der
kunstreichsten und feinsinnigsten Stucke musikalischer Moralpredigten
Bachs, in einem Malde, dass man leicht uber den ungeschliffenen Text

hinwegsehen kann und die Sorgfalt bewundert, die er der kleinsten



Veranderung im Tonfall angedeihen lasst: Das Autograph der Partitur
zeigt zum Beispiel, wie er den Rhythmus des Wortes ,Teufelsbrut’
verscharfte, um es schroffer und roher wirken zu lassen. Diesem
Rezitativ folgt eine Arie in Es, in welcher derselbe Sanger, nun von
obligater Violine und Oboe begleitet, um die Demut bittet, ,dass ich nicht
mein Heil verscherze wie der erste Hollenbrand’. Man bekommt den
Eindruck, dass dieses wiederkehrende Ringen mit dem Stolz durch das
instrumentale Duo gedampft — gar entscharft — wird, die drei Stellen
ausgenommen, wo die Instrumente seinen Abscheu vor dem Stolz
teilen.

Whittaker ermahnt uns, Bach nicht Ubereilt zu tadeln, weil er so
,ausfallige’ Texte vertont habe. ,Der Kampf, den Luther gegen
gewissenlose Feinde aufnahm, diente ihm selbst und seinen Anhangern
als Richtschnur fur den Umgang mit den widerstreitenden Kraften in
ihrem eigenen Herzen, und in gleicher Weise werden die negativen
Krafte in dieser Mischung aus Gut und Bdse, die in jedem von uns
vorhanden sind, als feindliche Machte behandelt, geistlicher oder
weltlicher Natur.” Aber ist das wirklich der Punkt? Was mich interessiert,
ist die Wirkung, die Bachs Musik haben kann — sein Geschick, der
absoluten Hasslichkeit eines Textes Herr zu werden, indem er sein
musikalisches Material so gestaltet, dass es den emotionalen Inhalt
(den man zwar analysieren kann, der dabei aber wie Sand zwischen
den Handen zerrinnt) zum Ausdruck bringt. Er scheint auch Nicht-
Lutheraner in seinen Wirkungskreis einladen und sie zu einer
teilnahmsvollen Reaktion auf die zugrunde liegende Predigt bewegen
zu wollen, auf die Nuance, die seine Musik ihr gibt: dass Ubermafiger
Stolz unter keinerlei Umstanden zu akzeptieren sei, dass Demut Wurde
besitze, nicht nur Wert. Hegel schrieb der Musik eine ,gegenstandslose
Innerlichkeit’ zu, Mendelssohn hingegen (der Hegel kannte) kam zu
dem Schluss: ,Die Ideen, die durch die Musik [...] ausgedruckt werden,

sind nicht zu vage, um in Worte Ubersetzt zu werden, sondern im



Gegenteil zu prazise’. Bach ist Mendelssohns Auffassung, Musik konne
die Kernbedeutung zum Vorschein bringen, die von Worten so haufig
verschleiert wird, offensichtlich zuvorgekommen und hat ihr konkrete
Gestalt gegeben.

Wir beendeten unser Programm mit Bachs doppelchoriger
Motette BWV 226 Der Geist hilft unser Schwachheit auf, die sich am
deutlichsten an instrumentalen Mal3staben orientiert und von der die
originalen Blaser- und Streicherstimmen erhalten sind, die zur
Verdopplung dienten. Sie wurde im Oktober 1729 bei der Beisetzung
des im Amt ergrauten Rektors der Thomasschule J. H. Ernesti
aufgefuhrt, der inren gestrengen paulinisch-lutherischen Text vielleicht
selbst zusammengestellt hat und dessen musikalischer Geschmack
sich moglicherweise in der hierarchischen Ausrichtung spiegelt, in der
Bach die Stimmen fuhrt. Erst mit der Erwahnung des ,unerbittlichen
Seufzens’ des Geistes wird der Satz weicher und offnet sich dem
hinreiRenden A-cappella-Chor, mit dem sie ausklingt.

Die Allhelgonakyrkan (Allerheiligenkirche) in Lund ist eine
dunkelbraune Kirche in neugotischem Stil mit einer unangenehm
halligen Akustik. Wir traten dort im Rahmen des danisch-schwedischen
Vokalfestivals ,Stemmer i 1000 ar auf. Alle Teilnehmer dieser
internationalen Tagung fur Chorleiter kamen zu unserem Konzert, bevor
sie sich in dem Hotel, in dem wir wohnten, zu einem feudalen und
typisch skandinavischen Festmahl niederliel3en. Das war ihre jahrliche
Feier, und noch vor Ende des ersten Ganges hatten sie begonnen,
muntere vierstimmige Volksliedarrangements zum Besten zu geben.
Mehrere Stunden spater, als wir vom Abendessen zurickkamen, waren
sie noch immer zugange. Das hielt Uber hundert von ihnen nicht ab, uns
am nachsten Tag Uber die riesige Dresund-Briicke nach Danemark zu
folgen und das Konzert zum zweiten Mal zu horen. Es fand in der
barocken Kopenhagener Garnisonskirche statt, die bis auf den letzten

Platz geflllt war, so dass sich einige Tagungsmitglieder im Hauptschiff



auf dem Boden im Schneidersitz niederlief3en.

Kantaten fur den Achtzehnten Sonntag nach Trinitatis

Thomaskirche, Leipzig

Wie merkwurdig, dass sich die beiden Leipziger Hauptkirchen —
siebenundzwanzig Jahre lang die beiden Pole der musikalischen
Aktivitaten Bachs — in ihrer Atmosphare derart deutlich unterschieden.
War es zu seiner Zeit auch so? Uns war zwar gesagt worden, wir sollten
nicht die ungewohnlich herzliche offizielle Begrufung erwarten, die wir
im Januar in der Nikolaikirche erlebt hatten, aber ich glaube, keiner von
uns (einschlieB3lich unserer beiden ehemaligen Thomaner-Solisten) war
darauf gefasst, dartber belehrt zu werden, welches Gluck es bedeute
(das wussten wir naturlich schon), in der Thomaskirche zu sein, die ,der
einzige Ort mit einer lebendig gebliebenen Tradition Bach’scher
Auffuhrungspraxis’ sei. Hmmm. Es hatte schon einiges Widerstreben
gegeben, als wir den Wunsch auf3erten, nicht hinten in der Kirche auf
der Chorempore (die fur drei Viertel des Publikums nicht sichtbar ist),
sondern in der Nahe der Treppe zum Altarraum aufzutreten. Wenn es
hier tatsachlich um Authentizitat ging, wirde man doch der Tatsache
Rechnung tragen mussen, dass sich die gegenwartige, aus dem 19.
Jahrhundert stammende Empore, die schon lange nicht mehr Gber ihre
barocke Ausstattung verfugt, in Form und Gro3e deutlich von
derjenigen unterscheidet, die Bach gekannt hatte. Das vergangene
Jahrhundert hindurch gab es Bestrebungen, den spatgotischen Stil
dieser Hallenkirche zu betonen, wodurch sich zwangslaufig die
akustische Beziehung zwischen AuffUhrenden und Zuhorern verandert
hat. Die im Gegensatz zu dem freundlichen Rokokoambiente der
Nikolaikirche gestorte und storende Atmosphare, der wir hier

begegneten, machte sich in einer Fulle ablenkender Gerausche



bemerkbar — Handyklingeln, Turenschlagen, umfallende Geruststangen,
der Aufschlag eines Elektrogenerators drauf3en und sogar zwei Leute,
die auf der Orgel herumklimperten —, als wir am Samstagabend zu
proben versuchten. Ein bisschen ruhiger war es am Sonntagmorgen,
und die Strahlenbundel eines schonen Herbstlichtes fluteten durch die
hohen gotischen Fenster.

Unser Programm begann mit BWV 96 Herr Christ, der ein’ge
Gottessohn. Der Titel von Bachs Kantate fur diesen Sonntag scheint
zunachst auf das Tagesevangelium zu beziehen: Matthaus’ Bericht Uber
den theologischen Disput, den Jesus mit den Pharisaern tUber die
Bedeutung des Beinamens ,Davids Sohn’ hat (Matthaus 22, 34—46).
Sehr viel enger ist jedoch die Beziehung zu einem zweihundert Jahre
alten Choral von Elisabeth Cruciger (oder Creutziger), die aus einer
pommerschen Adelsfamilie stammte, nach Wittenberg gekommen war
und einen Mitarbeiter Luthers geheiratet hatte. Beide standen Luther so
nahe, dass dieser ihren Choral an den Anfang seines ersten
Gesangbuchs stellte. Mit seinem Lob auf Christus als Morgenstern
scheint dieses Lied fur die Epiphaniaszeit besser geeignet zu sein, und
tatsachlich wird schon vor der Mitte des ersten Rezitativs (Nr. 2) — wie
alle vier dazwischenliegenden Satze der Kantate eine Paraphrase von
Elisabeth Crucigers Liedstrophen — auf ,den grof3en Gottessohn, den
David schon im Geist als seinen Herrn verehrte’, Bezug genommen.

Bach macht die Verbindung zu Epiphanias sofort deutlich, indem
er in seinem Anfangssatz, einer Choralfantasie von himmlischer
Schonheit, das aus zwei Oboen, Streichern und Continuo bestehende
Orchester in der Hohe durch eine Sopranino-Blockflote in F erganzt. Die
glitzernden Figurationen deuten auf den strahlenden Morgenstern hin,
der die Heiligen Drei Konige durch eine pastorale Landschaft geleitet,
die sich freilich eher in Sachsen als im Nahen Osten befindet. Um
Bachs feinsinnige Instrumentalpalette moglichst vorteilhaft zur Geltung

zu bringen, positionierten wir Rachel Beckett in geringflgiger



Entfernung — ein Drittel des Weges durch das Kirchenschiff bis zu
Kanzel, von wo aus ihre Blockflote verfuhrerisch funkelte, auf ahnliche
Weise wie eine bestimmte Farbe dazu dient, in einem illuminierten
Manuskript eine einzelne Zeile zu betonen. Doch wir erfuhren,
gastierenden Musikern sei der Zutritt zur Kanzel nicht gestattet. Nichts
vermochte jedoch den unvermuteten und mitreiRenden Aufstieg nach E-
dur behindern, den Bach bei der Erwahnung des ,Morgensterns’ ins
Werk setzt. Diese Tonart, normalerweise die im Klangspektrum seiner
Kantaten am weitesten entfernte Durtonart, symbolisiert im Kontext des
in F-dur verwurzelten Satzes die Menschheit, die durch den Anblick des
strahlenden Morgensterns, der ,sein’ Glanz streckt [...] so ferne vor
andern Sternen klar’, aufgeruttelt wird. Bach fugt ein cornetto (,corno’
war die gangige Abkurzung fur ,cornetto’) hinzu, um den Cantus firmus
zu stutzen, den er diesmal den Altstimmen zuweist, die immer fruher
einsetzen als die drei Ubrigen, in imitierendem Kontrapunkt gefuhrten
Stimmen.

Zwei Secco-Rezitative, das eine fur Alt (Nr. 2), das andere flur
Sopran (Nr. 4), sind, selbst fur Bachs Mal}stabe, beispielhaft in ihrem
sparsamen Einsatz der Mittel und ihrem reichen Ausdrucksspektrum —
das erste eine Betrachtung Uber das Geheimnis der Jungfrauengeburt,
das zweite ein Bittgebet um Erleuchtung auf dem Lebensweg. Bach
weist seinen Flotisten an, in der Tenor-Arie (Nr. 3), die das zaghafte
Voranschreiten der Seele beschreibt, die Blockflote gegen die
Traversflote zu tauschen. Diese Kantate gehort zu den insgesamt zwolf
im Herbst 1724 entstandenen Kantaten, die markante obligate
Flotenparts aufweisen, von Bach offensichtlich in der Absicht
geschrieben, die Fertigkeiten eines besonders talentierten Flotisten
(den Bach-Forscher als den Jurastudenten Friedrich Gottlieb Wild
identifiziert haben) hervorzuheben. Man sollte sich durch den
leutseligen galanten Stil dieser Arie nicht tauschen lassen: Unter ihrer

freundlichen Oberflache ist Bachs Absicht zu spuren, uber die ,heiligen



Flammen’ der Seele und ihrem ,glaubigen Dursten’ nach Jesus
tiefsinnige Betrachtungen anzustellen. Das wird in der Weise deutlich,
wie er zur Schilderung des Tauziehens in der Christenseele, auf der
einen Seite ,mit Seilen der Liebe’, auf der anderen durch weltliche
Verlockungen, seufzende Dissonanzen und flichtige Appoggiaturen
einfugt, denen sich abwarts gerichtete Sexten und Septimen nahern.
Die zweite Arie (Nr. 5) ist fur Bass bestimmt und enthalt eine
antiphonale Begleitung fur Oboen und kontrastierende Streicher. Hier
setzt sich der bereits in der Tenor-Arie geschilderte innere Widerstreit
fort, jener Kampf zwischen widerstreitenden Kraften ,bald zur Rechten,
bald zur Linken’, die den Pilger verfolgen, wenn er auf seinem
Lebensweg voranstolpert. Man fuhlt sich an die Verdammten in Dantes
Inferno erinnert, die blind nach vor taumeln, den Kopf jedoch nach
rickwarts gerichtet. Es gibt hier einen Hinweis auf die Technik der cori
spezzati, die Praxis, antiphonale Chore aus Stimmen oder Instrumenten
miteinander in Widerstreit treten zu lassen, die Ende des 16.
Jahrhunderts in Venedig aufkam, dann nachgeahmt und von reisenden
Komponisten wie Heinrich Schiutz nach Deutschland gebracht wurde.
Man wunschte sich, die Stadtpfeiferemporen aus der Thomaskirche zu
Bachs Zeit waren noch erhalten — jene beiden einander gegenuber
liegenden Emporen, auf denen er seine Blaser und Streicher zu beiden
Seiten der Sanger aufzustellen pflegte und die den akustischen und
optischen Eindruck des antiphonalen Wechselspiels hier (und in der
Sinfonia von BWV 169) weiter verstarkt hatten. So wie die punktierten
Rhythmen nach oben gehoben und dann in einer Folge von Akkorden in
erster und zweiter Umkehrung nach unten gezogen werden, lasst sich
ein weiterer stilistischer Einfluss vermuten, resultierend aus der
Begegnung, die Bach als Heranwachsender mit den pompdsen Gesten
des franzosischen heroischen Stils an der Hamburger Oper hatte, oder
auch in Luneburg ,durch oftere Anhorung einer damals beruhmten

Capelle, welche der Hertzog von Zelle unterhielt, und die mehrenteils



aus Frantzoden bestand’. Mit der dritten Zeile (,Gehe doch, mein
Heiland, mit’) lenkt Bach sie in ruhige Gefilde, einem Flugzeug
vergleichbar, das nach einer Turbulenz in einen klaren Luftstrom
durchbricht, so dass wir nun erleben, dass die Seele unter Jesu weiser
FUhrung eine neue Orientierung gefunden hat. Doch die Atempause ist
nur vorubergehend, die punktierte Chromatik sturzt wieder herbei und
begleitet die Bitte des Wanderers, ihn ,in Gefahr nicht sinken’ zu lassen.
Dann folgte BWV 169 Gott soll allein mein Herze haben, die
letzte und, meiner Meinung nach, in sich stimmigste und schonste Arie
von Bachs Kantaten fur Alt solo. Wie BWV 35, sechs Wochen zuvor
aufgefuhrt, enthalt sie Satze aus einem friheren Instrumentalkonzert,
das fur obligate Orgel eingerichtet wurde. Hier sind es das Praludium
und die zweite Arie (Nr. 5), die ihren Ursprung in dem verloren
gegangenen Werk hatten, das maoglicherweise fur Oboe, Flote oder
Oboe d’amore bestimmt war und das Bach spater zu dem bekannten
Cembalokonzert E-dur, BWV 1053 umarbeitete. (Es kann auch als
echtes Orgelkonzert, das Bach fur die Einweihung der neuen
Silbermannorgel 1725 in der Dresdener Sophienkirche geschrieben
hatte und bei dieser Gelegenheit selbst spielte, wieder aufgetaucht
sein.) Die umfangreiche Sinfonia, die das Werk einleitet und drei neue,
teilweise unabhangige Stimmen fur Oboen enthalt, gibt der Kantate
zusatzliches Gewicht. Der Satz fur obligate Orgel ist hier sehr viel
sicherer und uberzeugender als zum Beispiel in Vergniigte Ruh BWV
170. Bach-Forscher haben sich bisher noch nicht mit der Frage befasst,
ob Bach fur die sechs Kantaten fur Solostimme, die er im Vorfeld des
Advents 1726 komponierte, die Libretti selbst unter dem Aspekt
ausgesucht hat, ob sie sich fur eine vokalsolistische Verarbeitung
eignen, in welchem Mal} er in ihren Aufbau eingegriffen haben konnte
oder ob ihm die Texte von den Geistlichen vorgeschrieben wurden und
ihm, da sie die Frommigkeit des einzelnen Menschen behandeln, keine

andere Wahl liel3en, als sie als Solowerke zu verarbeiten. In seiner



andachtigen Klarheit und auf3eren Schlichtheit durfte das erste vokale
Arioso auch den im armseligsten BuRerhemd wandelnden Pietisten in
Leipzig zugesagt haben. Es beginnt mit einem Motto im Basso continuo,
das dann zur Altstimme weitergereicht wird und sich wie ein
Rondomotiv verhalt, indem es den unterschwelligen Bezug des
anonymen Librettos auf das Sonntagsevangelium umrahmt, das Gottes
Liebe zum Thema hat, und in freier Umkehrung am Anfang der ersten
Arie (Nr. 3) erscheint, wahrend das verzierte Orgelobligato im
Menuettrhythmus fortfahrt und vorwiegend diatonisch bleibt. Eine enge
Zusammenarbeit Bachs mit seinem Librettisten bei der Formulierung
dieses Mottos, so meint Durr, sei die Voraussetzung gewesen, um eine
ubergreifende Einheit zu schaffen, die von einem einzelnen rhetorisch
abgeleiteten Gedanken (propositio) herruhrt, der einen implizierten
Dialog zwischen dieser Figur — dem wiederholten Textabschnitt ,Gott
soll allein mein Herze haben’ — und ihrer Ausdeutung (confirmatio)
erlaube, die sie im Rezitativ erfahrt. Es ist ein hervorragendes Beispiel
fur Bachs Geschick, den Ermahnungen zeitgendssischer
Musiktheoretiker nachzukommen — so Mauritius Vogt, der dafur
pladierte, den ,Text an sich zu reillen’ (1719), damit ein textbezogener
musikalischer Ausdruck erreicht werden konne, der laut Johann David
Heinichen (1711) das ,wahre Ziel der Musik’ sei. Die sanfte Stimmung
beharrlicher Frommigkeit, die auf der Beachtung des doppelten
Gebotes Christi basiert, steht in aulRersten Gegensatz zu der Strenge
und unvergesslichen Eindringlichkeit, mit der Bach diese Gebote drei
Jahre frUher in Du sollt Gott, deinen Herren, lieben BWV 77 verkindet
hatte.

Aulerordentlich eindrucksvoll ist auch, wie Bach dem bereits
vorhandenen Siciliano fur Streicher (Nr. 5), dem langsamen Satz seines
friheren Konzertes fur Oboe oder Orgel oder Cembalo, eine vollig neue
Gesangslinie hinzufugt. Mit ihnrem Thema des Abschieds vom weltlichen

Leben, ihrem unregelmaliigen Satzrhythmus und Reimschema gibt sie



David Schulenbergs Behauptung Gewicht, der Text musse zur
Verwendung in dem vorhandenen Contrafactum eigens geschrieben
oder zumindest adaptiert worden sein. Sie ist ebenso kunstfertig
gestaltet und mit jeder Note ebenso gelungen wie in seinem
Cembalokonzert in Wir miissen durch viel Triibsal BWV 146, dessen
Grundstock er um vier neue Gesangslinien erweitert hat. Dieser
ausgedehnten Zurtuckweisung weltlicher Versuchungen zugunsten der
Liebe Gottes folgt im Rezitativ (Nr. 6) eine kurze Erinnerung an das
zweite Gebot (,Doch meint es auch dabei mit eurem Nachsten treu’),
das gewissermalen als nachtragliche Betrachtung eingeschoben ist
und als Praludium dient zu einem Gebet der Gemeinde, der dritten
Strophe von Luthers Choral ,Nun bitten wir den Heiligen Geist’ (1524).
Zu Bachs Zeit bestimmte der lutherische Kirchenkalender mit den
beiden grof3en Festen Ostern (beweglich) und Weihnachten
(unbeweglich) Uber Anlage und Inhalt der Kantatensammlungen. Die
Trinitatiszeit musste deutlich vier Wochen vor Weihnachten enden, so
dass in einem Jahr wie 1724, als Ostern spat fiel, von den
siebenundzwanzig moglichen Sonntagen nach Trinitatis vor Beginn des
Tempus clausum, der ,geschlossenen Zeit’ zwischen dem ersten
Adventssonntag und Heiligabend, in der keine Kantaten oder Konzerte
aufgefuhrt werden durften, nur finfundzwanzig Sonntage ubrig blieben.
Das bedeutete 2000, dass wir die Kantaten, die von Bach fur das Ende
der Trinitatiszeit erhalten sind, irgendwo in unseren fruheren
Programmen unterbringen mussten. So ergab sich bei unserem Konzert
in Leipzig die Moglichkeit, die herrliche Choralkantate BWV 116 Du
Friedefurst, Herr Jesu Christ einzufugen, die am 26. November 1724
als letzte Kantate der Trinitatiszeit in Bachs zweitem Jahrgang
aufgefuhrt worden war. Themen der lutherischen Theologie sind an
diesem Ende des liturgischen Jahres haufig das Jungste Gericht, die
Wiederkunft des Herrn oder der im Evangelium verkundete ,Greuel der

Verwustung’. Obwonhl sich der Text des siebenstrophigen Chorals von



Jakob Ebert (1601), der fur die beiden Ecksatze wortlich ibernommen,
in den Innensétzen jedoch paraphrasiert wurde, auf die Ubertretung der
Gebote durch die Menschen konzentriert und ,ein erschreckt geplagtes
Land’ benennt, ist im Kopfsatz von Jesus als ,Friedefurst’ die Rede, der
im Leben und im Tod ,ein starker Nothelfer’ sei. Das steht im Einklang
mit der liturgischen Zweckbestimmung, die in Gesangbuchern dieser
Zeit Uber der Melodie erscheint: ,in allgemeiner Not’, oder um speziell
,zur Zeit des Krieges um Frieden zu bitten’). Das Orchesterritornell fur
Streicher mit zwei Oboen d’amore wirkt dabei wie ein umgearbeiteter
Konzertsatz in A-dur: merkwurdig positiv, sicher und lebendig, ein
Eindruck, den die gegen unabhangiges instrumentales Material
gesetzten Blockharmonien der ersten Choralzeilen bestatigen. Erst in
der vorletzten Zeile des Abgesangs (dem B-Teil der Barform A-A-B)
erfolgt ein Hinweis auf das Jungste Gericht in der Weise, wie die drei
tiefen Stimmen auf den Cantus firmus (Sopran und Cornetto) reagieren
— mit einem nervosen, zerrissenen, homophonen Kommentar in
imitierender Komplizenschaft mit den instrumentalen Linien.

Das Grauen, das die verangstigte, vor das Gericht beorderte
Seele erlebt, kommt deutlicher in der Alt-Arie mit ihrem verschlungenen
Obligato fur Oboe oboe d’amore zum Ausdruck (Nr. 2). Singstimme und
Oboe verschachteln sich wie in einem richtigen Duett, wobei der
zugrunde liegende ausdrucksstarke Text in der Oboenlinie standig
mitschwingt — eine schlagfertige Antwort auf Beaumarchais’ Ausspruch,
was nicht wert sei, gesagt zu werden, werde gesungen. Manch einer,
freilich unter Leuten, die mit Bachs Cembalowerken vertrauter sind als
mit seinen Kantaten und die Bach in der formalen Disziplin seiner
Kompositionen einer nichternen Vornehmheit bezichtigen (oder ihn
dafur rthmen), durfte von der Intensitat dieses erschutternden
Angstschreis Uberwaltigt sein. Er ist in der Weise, wie er den
chromatischen Tonbereich der neu erfundenen Oboe d’amore und ihre

extreme Chromatik ausnutzt, wie er ungemein instabile tonale Zentren



wie gis-moll auslotet, so dass man sich fortwahrend fragt, wohin die
Modulation steuert, ganz und gar seiner Zeit verhaftet, greift jedoch
auch auf jene frei experimentierenden Moglichkeiten des Ausdrucks
zuruck, die Bachs alterer Cousin Johann Christoph erkundet hatte.

Eine Erinnerung an die grundlegende Bedeutung dieses Chorals
von Jakob Ebert begegnet in der Continuoeinleitung zum Tenor-
Rezitativ (Nr. 3), wo Jesus als ,Furst des Friedens’ angerufen wird. Statt
in einer zweiten Arie vertont Bach in Nr. 4 das Bekenntnis menschlicher
Schuld als ein Terzett (in seinen Kantaten relativ selten), das vom
Continuo gestutzt wird, so wie er es vier Wochen zuvor in BWV 38 Aus
tiefer Not getan hatte. In beiden Terzetten scheint er sich absichtlich
vertrackte kompositorische Aufgaben gestellt zu haben — in dem
friheren Terzett musste zwischen ,Trubsal’ und ,Trost’ eine
wechselseitige und vollig aussichtslos scheinende Beziehung
geschaffen werden, und hier geht es darum, das thematische Potenzial
des Motivs aus dem Eingangsritornell zutage zu fordern und dessen
modulatorische Permutationen in einem Zirkel fallender Quinten zu
erforschen, die den Horer durch ein weitraumiges unterirdisches
Tunnelsystem fuhren, bei dem standig unklar bleibt, wo sich der
Ausgang befindet. Nachdem er eine gewisse Normalitat einkehren lasst,
indem er den B-Teil in der verwandten Molltonart (cis) beschliel3t, lasst
er uns ein Dacapo des A-Teils in abgewandelter Form erwarten, bringt
es dann jedoch unverandert und fuhrt uns zum Ausgangspunkt zurtck,
der Grundtonart E-dur. Ein Schlussel zur Losung dieser Verwicklungen
und ausgepragten auf- und absteigenden Muster, die Eric Chafe
,klangliche Allegorie’ nennt, ist vielleicht in den Worten des Mittelteils zu
finden, ,Es brach ja dein erbarmend Herz, als der Gefallnen Schmerz
dich zu uns in die Welt getrieben’, die Bach mit ungewohnlichem Pathos
vertont. Im vorletzten Satz erscheint wieder das Streicherensemble, und

die Bitte der Altstimme um Frieden, jetzt mit einem Hoffnungsschimmer,



fuhrt uns zurtck in die heitere Ruhe von A-dur und in ein
gemeinschaftliches Gebet um die Erleuchtung von ,Sinn und Herz'.

Es erschien uns angebracht, unser Konzert im Chorraum dieser
berihmten Kirche zu beenden, dort, wo Bach in den letzten
siebenundzwanzig Jahren seines Lebens gewirkt, frohlockt und gelitten
hat, und uns in Hufeisenform um seine letzte Ruhestatte aufzustellen,
zu beiden Seiten die Portrats von Theologen mit ihren langen Talaren
und spitzenbesetzten Beffchen, darunter vielleicht seine einstigen
klerikalen Peiniger. Von dort aus sangen wir den vierstimmigen
,Sterbebettchoral’ BWV 668, den die Legende voller Ehrfurcht als sein
letztes Werk identifiziert und den ,der selige Mann’, wie Marpurg in der
postumen Erstausgabe der Kunst der Fuge (1752) anmerkt, ,in seiner
Blindheit einem seiner Freunde aus dem Stegreif in die Feder dictiret
hat’. Diese ergreifende Geschichte gerat durch die Existenz mindestens
zweier friherer Fassungen eines Choralpraludiums (BWV 641 und
BWYV 668a) ins Wanken. Beweise dafur, dass sich Bach wahrend seiner
Krankheit vor dem Tod mit unvollendeten Werken beschaftigte, sind
vorhanden, so dass es durchaus maglich ist, dass er zumindest die
imitierenden Passagen in den dreistimmigen (in BWV 641 nicht
vorhandenen) Abschnitten, die partielle Entfernung der filigranen
Ornamentierungen in der Diskantlinie und einige kleinere
Verbesserungen in der vorzuglichen abschliefenden Coda ,dictiret’ hat.
Wie auch immer die Fakten liegen mogen, nichts behindert die
herzzerreiRende Schonheit dieses zweistrophigen Gesangs, dessen
ursprunglicher Wortlaut ,\Wenn wir in hochsten Noten sein’ durch den
besser geeigneten Text ,Vor deinen Thron tret ich hiermit’ ersetzt
wurde, der ebenfalls nach dieser Melodie gesungen wurde. Es klingt
uberzeugend: Dieser Mann, der wahrend seines gesamten Schaffens
nach musikalischer Perfektion gestrebt hatte, korrigiert und andert hier
in den letzten Augenblicken, die er in seinem Leben bewusst erlebt und

in denen er sich auf seinen eigenen, auf lutherische Weise ,guten’ Tod



vorbereitet. Dieses Werk ist die Quintessenz jener ,uberirdischen
Heiterkeit’, die Edward Said das Kennzeichen spaten Stils und letzter
Werke nannte.

Wahrend die Klange der abschlieRenden Kadenz noch in der Luft
schwebten, herrschte absolute Stille: kein Applaus, kein versessenes
Streben nach dem Ausgang, einfach nur Stille. Es war, als hatte das
Publikum stillschweigend begriffen, dass dies unsere gemeinschaftliche
Huldigung an das Genie war, dessen Musik als Morgenstern unsere
Schritte auf unserer Pilgerreise Uber einen Gutteil des Jahres gelenkt
hatte. Dann begann schlieBlich der Beifall, und Leute kamen nach vorn,
um uns zu danken, sichtlich bewegt und nicht willens, diesen Ort zu
verlassen. Man hatte tatsachlich den Eindruck, als seien wahrend des
Konzertes die bosen Geister in die Flucht geschlagen worden, als hatte
Luthers ,alter boser Feind’ einen heftigen Rippenstol3 erhalten und sei

mit eingekniffenem Schwanz fortgerannt.

© John Eliot Gardiner 2009
Aus einem wahrend der Bach Cantata Pilgrimage geschriebenem
Tagebuch

Ubersetzung Gudrun Meier



